
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Artículos de Investigación                                                                                                                                                    

¿Indio, campesino o mestizo? Los ropajes impuestos de la conquista a la 
república 

Indian, peasant, or mestizo? The imposed clothing from the conquest to the 
republic 

Notes for rethinking a possible school Nupan-Criollo, Heiman 

 Heiman Nupan Criollo 

nupan.jangouvi@gmail.com  
Universidad de San Buenaventura, 
Colombia 
 
 

Revista Kavilando 
Grupo de Investigación para la Transformación 
Social Kavilando, Colombia 
ISSN: 2027-2391 
ISSN-e: 2344-7125 
Periodicidad: Semestral 
vol. 17, núm. 2, 2025 
revista@kavilando.org  
 

 

 

Recepción: febrero de 2025 
Aprobación: mayo de 2025 
Doi: 10.69664/kav.v17n2a545 
 

Resumen: 
El presente texto intenta hilvanar lo que significa en el presente ser indio en 
un país como Colombia después de la llegada de los españoles en 1492 a 
las “indias occidentales”. Se toma en consideración información biográfica 
del autor para luego relacionarla con los cambios históricos y normativos 
que definen la búsqueda de eliminar al indio, tanto territorial como 
subjetivamente. Los pueblos indígenas han resistido estos embates. 
Quienes no se consideran indios necesitan revisar su historia para observar 
sus linajes. El blanqueamiento quizás haya borrado parte de su memoria, sin 
embargo, en su interior hay una pulsión que busca encontrar sentido: 
armonizarse con sus ancestros. Este breve ensayo termina preguntando por 
lo que implica pensar en una escuela cuando se vuelve a la historia de lo que 
fuimos. 

Palabras clave: Indio; Campesino; Mestizo; Quillacinga; Evangelización; 
Colonización; Jongovito. 

Abstract: 

This text attempts to piece together what it means to be Indian in a country 
like Colombia today, after the arrival of the Spanish in 1492 to the “West 
Indies.” It takes into account biographical information about the author and 
then relates it to the historical and regulatory changes that define the quest 
to eliminate the Indian, both territorially and subjectively. Indigenous peoples 
have resisted these attacks. Those who do not consider themselves 
indigenous need to review their history to observe their lineages. Whitening 
may have erased part of their memory, but inside them there is a drive to find 
meaning: to harmonize with their ancestors. This brief essay ends by asking 
what it means to think about a school when we return to the history of what 
we were. 
 
Keywords: Indian; Peasant; Mestizo; Quillacinga; Evangelization; 
Colonization; Jongovito. 

mailto:nupan.jangouvi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7180-4810
mailto:revista@kavilando.org
https://www.kavilando.org/revista/index.php/kavilando/article/view/545


Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

254 
 

Introducción 

La intención de estos primeros datos que voy a presentar no es para psicologizar la 

cuestión sino partir del hecho de que muchos niñxs y jóvenes que provienen de contextos 

rurales se sienten avergonzados y hasta discriminados por el resto de pares cuando ingresan 

a la escuela. Valga que actualmente se estén haciendo esfuerzos en las políticas públicas de 

Colombia para que el enfoque diferencial se articule a los procesos educativos en las 

instituciones escolares. 

Los invito a imaginar el siguiente caso: un niño de un pueblo campesino entra a la escuela 

y se siente extraño. Sus primeros años de vida los ha llevado entre los cultivos y las labores 

del campo de su pueblo. Sus abuelos maternos eran campesinos dedicados. Tenían cultivos, 

ovejas, una yunta de bueyes, una yegua, cerdos, gallinas, perros y cuyes. Era natural para el 

niño formar parte de la vida del campo. La escuela a la que fue inscrito estaba en la ciudad. 

Bajar del pueblo a la ciudad era un reto. Por fortuna, Nancy, su hermana, le ayudó a sentir 

confianza en sus primeras semanas. Era quien lo llevaba y traía. En el aula era tímido, su 

participación en las clases era escasa, aunque ya tenía conocimientos básicos para leer y 

escribir, algo de lo que se había preocupado Cesar, su padre. Cuando le preguntaban de 

dónde venía, le daba vergüenza decir que venía de un pueblo, prefería responder dando el 

nombre de un barrio por el que pasaba antes de llegar a la escuela. Sus apellidos también 

sonaban extraños, no faltaban de pronto las burlas de algunos de sus compañeros. Ni en la 

casa ni en la escuela hubo alguien que atendiera esta situación.  

Pues bien, este corto relato, con sus diferencias, lo he escuchado de otras personas 

provenientes de las ruralidades, y tiene que ver también conmigo. Dejé de preocuparme de la 

cuestión de mi proveniencia por años, quizás la “vida laboral” me distanció de ello. 

¿Socialmente era un ciudadano mestizo como lo reportaba la cédula de ciudadanía? Cuando 

tomé la decisión de estudiar una carrera lo hice por influencia de una gran amiga, se llama 

Ana Licia Cortes Revelo, actualmente vive en Estados Unidos. Ella me decía, no solo trabaje, 

estudie, “algún día será un doctor”. Pues bien, para acortar la historia, empecé a estudiar 

psicología estando en Buenaventura. Luego como se me acabó el trabajo ahí, decidí viajar a 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

255 
 

Pasto para terminar lo que había empezado. Estudiar, sentía que me ayudaba mucho a la 

comprensión de mí grisácea postura existencial. En ese tiempo ya era un joven maduro. Ya no 

me daba vergüenza decir que venía de un pueblo. Habíamos empezado el nuevo siglo (XXI).  

Estudié en la Universidad Mariana, me vinculé al grupo de teatro Unicornio en las 

actividades extracurriculares. Fue ahí, en la preparación de la obra Sumbayo que sentí el peso 

de lo indígena. Estudiar a José María Arguedas, prepararnos actoralmente para llevar su vida 

y obra a las “tablas” (a escena), fue sentir la punzada de algo que yo no había pensado: ser-

indio. Es de anotar que, si bien no me daba vergüenza decir que venía de Jongovito, lo hacía 

presumiendo muy seguramente de mi larga estancia en Buenaventura, como si ello me 

hubiera cambiado y fuera otro. Y bueno, sí, venía de un pueblo, era campesino. Para ese 

momento, algo distinto de ser indio. ¿Campesino es más aceptado que indio? 

Un poco de historia 

Mis ancestros pertenecieron a un pueblo originario que los incas llamaron Quillacingas, 

que puede significar por la etimología quechua, señores de la luna, narices de luna, luna lenta 

o luna perezosa (Granda, 1996; citado por Agreda, 2009). Los registros históricos dan cuenta 

que su territorio se extendía en lo que hoy es el sur de Colombia: “los pueblos quillacingas 

abarcaron desde la zona de Consacá hasta Sibundoy y desde Mamendoy hasta Yacuanquer” 

(Granda, 2024, p. 11). Ahora bien, de acuerdo a las tasaciones de Tomás López, García de 

Valverde, Francisco Centellas y el reencuentro de Cieza, primera mitad del siglo XVI, aparece 

Jangouvi en conjunto con Catambuco y Obonuco, entre otras decenas de parcialidades 

indígenas (Granda, 2024).  

Destacamos el nombre Jangouvi en el texto de Granda porque en los documentos citados 

no aparece Jongovito, que es como hoy reconocemos a nuestro territorio. En otra 

investigación que adelantamos encontramos que “en el Libro de Transsaçiones del “oidor de 

la Audiençia Real del Nuevo Reyno”” Tomás López Medel, clérigo “letrado” perteneciente a 

las autoridades españolas de la colonización” (Nupan-Criollo, 2022, pp. 42-43), cuando la 

villa de Pasto, denominada Quillaçingas del valle de Pasto, pertenecía a la gobernación de 

Popayán, aparece Xangouvi, que coincide con el uso de la “x” para el castellano de la época, 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

256 
 

similar a otro nombre que en otros documentos se encuentra como Xanguaobi (Nupan-

Criollo, 2022).  

Estos datos históricos son relevantes en la medida en que nos permite dar cuenta de la 

existencia documental de quienes fuimos, valga que puedan existir discusiones de las 

relaciones de intercambio que los Quillacingas tenían con los Pastos, los cuales se extendían 

hasta el norte del Ecuador, incluso con los Tumacos de la Costa Pacífica y otros grupos de la 

Amazonía, estableciendo como nombre común para los arqueólogos la denominación de 

Cultura Nariño (Quijano, 2007).  

Para el caso de Jongovito, Ana María Groot de Mahecha indica, de acuerdo con los restos 

de cerámica encontrados en su territorio, que su existencia data de los 500 años d.c.: 

En la vereda de Jongovito, perteneciente a este municipio [San Juan de Pasto], se localizó un 

basurero, en el cual se efectuó un corte de 2.00 x 2.00 m. Material cultural se registró hasta una 

profundidad de 1.00 m. en un estrato homogéneo de tierra parda suelta con un alto contenido de 

ceniza. Junto con numerosos fragmentos de cerámica, se recolectaron restos óseos de fauna y 

algunas semillas carbonizadas. 

(…) Los campesinos del lugar hicieron referencia que tanto en este potrero como en terrenos 

aledaños han excavado numerosas tumbas, en donde han encontrado principalmente cerámicas 

relacionadas con los complejos Piartal y Capulí. (1991, pp. 22-23) 

Quijano destaca que entre los siglos XIII y XVI los territorios originarios mencionados 

tuvieron que desarrollar formas de organización social, económicas y políticas, esto debido 

al crecimiento poblacional. De esta manera la agricultura se intensificó y por lo tanto el 

intercambio de alimentos se volvió necesario, se configuraron así “colonias multiétnicas”. 

Los mindalaes se encargarán como comerciantes del intercambio. Se descentraliza, así, el 

gobierno creándose parcialidades lideradas por principales (Quijano, 2007). Distinto a otros 

pueblos no existe información escrita como en los Mayas e Incas, de ahí que sean las 

cerámicas, los entierros, y los petroglifos, de amplio interés arqueológico para establecer el 

legado del pueblo Quillacinga. Por ejemplo, en el pictógrafo Quillacinga de El Higuerón se 

puede observar a nivel astronómico cómo en la roca se inscribe el movimiento del sol durante 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

257 
 

el año: El solsticio del verano, tiempo de cosecha. En el pictógrafo está la marcación. 

(Quijano, 2007).  

En el presente, Jongovito conserva una fiesta de la cosecha, valga la crisis que vivan de su 

agricultura: las Fiestas de las Guaguas de Pan en honor a los patronos san Pedro y san Pablo 

(Nupan-Criollo, 2022a; Pasuy, 2012; Ministerio de Cultura de Colombia, 1998). Se ha 

interpretado como parte de la memoria viva de tiempos ancestrales. Se escucha al unísono 

recogiendo la lengua quechua, que ha llegado el Inti-Raimi, la Fiesta del Sol, en pleno solsticio 

de verano. Hace décadas en estos tiempos se cosechaba maíz, trigo y cebada. El maíz 

alimento por excelencia de la región andina permitía la elaboración de chicha, mote, 

canchape, tostado, mazamorra, arepas, pan. Con la colonia llegó el trigo y la cebada. Las 

Fiestas producen un caldo de tradición que mezcla comida, música y danza, en sabores, 

ritmos y movimientos, que el pueblo disfruta al tiempo que se exalta lo sagrado en actos 

rituales. Aquello que en la colonia se superpuso con violencia, la religión católica, ésta se 

articuló con los usos y costumbres de los pueblos originarios. ¿Cuántas de nuestras fiestas 

en Colombia no tienen estos mismos elementos que acoplados en tensión forman parte de 

la vida de nuestros pueblos originarios? 

¿Qué tiene que ver lo anterior con la que nos trae hasta aquí? Primero que todo plantearles 

que este ejercicio corto de recapitulación biográfico lo que busca es poner ante ustedes lo 

que me antecede: una parcialidad de los quillancingas, pueblo indígena de los alrededores 

de la hoy ciudad de Pasto. A nivel político administrativo Jongovito dejó de ser resguardo 

indígena desde 1949:  

Por resolución N° 19 de 18 de abril de 1949, originaria del Ministerio de Agricultura Y Ganadería 

(hoy de Agricultura) se declaró que el llamado resguardo de indígenas de Jongobito, carece de la 

titulación necesaria para tomar la calidad de resguardo de indígenas (Resolución N° 1064, 

Ministerio de Agricultura, sección de Baldíos y Colonización. Bogotá 10 de julio de 1951) 

Para la fecha de este documento Rosa, mi madre, debió haber tenido 6 años. Pero este 

dato que es personal tiene que ver precisamente con un momento histórico para Colombia, 

pues en la segunda mitad de los cuarenta siendo presidente Luis Mariano Ospina Pérez 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

258 
 

(1946-1950), del partido conservador, su gobierno continuaría con la parcelación de los 

territorios indígenas, cuestión que ya tenía como precedente la Ley 55 del 29 de abril de 1905, 

“que confirmaba la potestad de los entes territoriales para extinguir los resguardos” (Sánchez 

y Molina, 2010, p. 17). Los opositores a la promesa independentista de Simón Bolívar de 

retornar los resguardos de las tierras a los pueblos indígenas esgrimieron cuanto estuvo a su 

alcance, mientras se constituía la república, para definir leyes proteccionistas que 

favorecieran sus intereses económicos y de poder. 

No puede haber indio sin tierras. Precisamente, con la parcelación emitida por el Estado 

muchos pueblos indígenas en Colombia dejaron de tener autonomía sobre sus tierras para 

quedarse con escrituras de propiedad privada individual. En adelante los jongoviteños 

dejaron de ser resguardo indígena para ser un pueblo campesino. Esto pasó con los 21 

resguardos existentes en los alrededores de la ciudad de Pasto. Hoy en día varios de ellos han 

decidido retornar a sus orígenes, recuperar su autonomía. Por supuesto, esto no ha resultado 

nada fácil, pues no toda la gente está de acuerdo. 

Las organizaciones indígenas ahora forman parte de varios corregimientos del municipio 

de Pasto. Jongovito, por ejemplo, tiene la suya: Parcialidad Indígena de Jongovito, 

perteneciente al Cabildo Indígena Quillacinga de Obonuco. Estos procesos resultan tensos, 

pues sin tierra, la parcialidad se somete a la discriminación de quienes hace pocos años, 

antes de su conformación, eran sus vecinos (campesinos). Tal parece ser que el estigma de 

la denominación peyorativa de “indígena” o “indio” impuesto por los españoles ha erosionado 

la memoria a tal punto que no hay autoreconocimiento comunal en pleno. Yásnaya Elena 

Aguilar Gil (2003) en referencia al gentilicio indio nos indica que proviene del sanscrito 

“sindhu”, palabra sagrada relacionada con el rio Indo y con la India (uno de los destinos con 

los que Cristóbal Colon pretendía entrar en contacto en su viaje). Y la palabra indígena, 

etimológicamente significa “nacido allí” u “originario”. 

Como podemos ir observando el autoreconocimiento no es una cuestión enteramente 

subjetiva. No se dejó de ser indio por decisión. Después de la conquista, colonización e 

independencia, con la creación de la república se empezó un proceso de construcción del 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

259 
 

Estado, a fortiori el blanqueamiento de quienes lo conforman. Y fue el Estado nación, luego, 

a través de sus gobiernos, el encargado de continuar lapidando administrativa y legalmente 

la autonomía de los pueblos originarios. 

Educación, evangelización y castellanización 

¿Es fácil asumir que han pasado más de 530 años desde la llegada de los españoles a 

nuestro continente? Las “Indias Occidentales”i como lo llamaron fue el des-cubrimiento del 

hombre para ellos, pues mientras recorrían sus territorios se fueron dando cuenta que había 

un mundo totalmente distinto del que conocían. Lastimosamente, sus intereses de época no 

les permitió un dialogo con los pueblos originarios que les procurara realizar transacciones 

de conveniencia para unos y otros. No. Lo que hicieron desde el comienzo fue asumir a través 

de las Bulasii papales el derecho a las tierras que encontraran, las cuales, por supuesto, se 

sumarían al reino de España, con la obligación irrestricta de evangelizar a los indios: 

La instrucción religiosa al catolicismo, configuró el propósito principal de la conquista, la 

apertura y desarrollo de la implantación de procesos educativos doctrinales con los cuales se 

introdujo la forma y estilo de vida occidental entre los indígenas y el sometimiento a los Reyes 

Católicos con los cuales se ha sometido a los pueblos originarios del continente. (Medina y 

Robayo, 2024, p. 17) 

Para el caso de Colombia, Santa Martha fue la primera ciudad establecida en Colombia 

por los españoles en 1526, su fundador Rodrigo de Bastidas. Con ella, como veníamos 

diciendo, además del dominio territorial, se empezaría los procesos de evangelización a 

través de las Escuelas doctrineras. Esto no resultaba nada fácil pues la diversidad de lenguas 

que se encontraron hacía imposible que se pudiera adoctrinar. Se tomaron alternativas: se 

enseñaría el castellano a las elites indígenas para que estos fueran mediadores, al resto solo 

importaba que entendieran lo suficiente para recibir órdenes, dejar sus usos y costumbres y 

empezar a creer en único dios, el de los conquistadores. Las primeras comunidades 

evangelizadoras fueron de la orden franciscana. 

El cura doctrinero se encargaría de evangelizar a las comunidades originarias. Para esto se 

desarrolló un tipo de infraestructura muy similar a la que aún tenemos en muchos pueblos 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

260 
 

de Colombia: “casas de adoctrinamiento, conventos y monasterios y todo tipo de 

construcciones religiosas cuyo propósito se dirigió a la evangelización y el adoctrinamiento” 

(Medina y Robayo, 2024, p. 40). Es de anotar que los indígenas ocupaban otros espacios 

distintos, los cabildos, alejados de estos microcentros coloniales. Entre los colonos había 

quienes estaban de acuerdo en que los indígenas aprendieran el castellano, pero estaban 

otros que se oponían. 

Entre los que estaban de acuerdo pensaban que había que aprender las “lenguas 

generales”: el Náhuatl, el Aimara y el Quechua, lenguas que se pensó eran las indicadas para 

establecer comunicación con los indígenas, indistinto de si había otras lenguas y dialectos. 

Los colonos observaron que estas lenguas generales servían de puente entre los indígenas 

para comunicarse entre ellos. Con el manejo de estas lenguas, entonces, se podría facilitar 

la evangelización y conducción de los indígenas de acuerdo con sus intereses. En cambio, 

quienes no estaban de acuerdo con castellanizar a los indios, eran quienes consideraban que 

estos eran “salvajes”, seres que no tenía alma, seres que tenían pactos con el diablo, y por lo 

tanto no había razón para gastar ni tiempo ni espacio ni recursos.  

Esta descripción somera que hago aquí tiene mayor profundidad en los textos de los 

cronistas, pero el punto que busco denotar aquí es que el lector pueda apreciar las formas 

como se empieza a aculturar a las comunidades, sin lugar a ningún tipo de concesiones que 

implique pensar algún tipo de dialogo que favorezca a ambas partes.iii Ahora bien, este trato 

no era igual con las élites indígenas, con sus hijos. Estos tenían privilegios, algo que por 

supuesto dependía del tipo de utilidad que los hispanos podían obtener de ellos: poder, 

trabajadores en las minas, quien los surta de alimentos, quien cuide de sus esposas, quien 

amamante a sus hijos, etc. 

Por otra parte, los hijos de los hispanos que se asentaron en el “nuevo mundo” si tuvieron 

una educación, es decir, si tuvieron acceso a otros conocimientos no solo a la evangelización. 

¿Y dónde quedaron los mestizos? De ellos hay pocos estudios como lo expresa Esteban Mira 

Caballos en su libro El descubrimiento de Europa (2023): 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

261 
 

Mucho menos atención se ha dedicado a los mestizos, quizá, como afirma José Luis de Rojas, 

porque los historiadores americanistas se han dedicado a los españoles y los etnohistoriadores a 

los indígenas, mientras los mestizos han quedado en tierra de nadie (p. 245) 

En una investigación histórica adelantada por Margarita González (1970) como ocasión de 

su participación en el volumen Fuentes coloniales para la Historia del Trabajo en Colombia 

(Colmenares, Melo y Fajardo,1969), ella escribió un texto denominado El resguardo en el 

Nuevo Reino de Granada a partir del Archivo Nacional del Bogotá, específicamente: 

Resguardos, Visitas y Tierras de Boyacá y Cundinamarca. De allí podemos responder por el 

lugar que ocupaban los mestizos en la colonización española. Los mestizos eran 

considerados menos que los indios y los negros. No existía legislación que los regulara, 

cuestión que les eximia de las responsabilidades tributarias, podían realizar transacciones 

comerciales y “moverse libremente de un sitio a otro eran los mayores privilegios de que 

disfrutaba el mestizo…eran los que menos ataduras sociales tenían” (p. 66). Esto puede 

parecer conveniente, pero para la época implicaba no pertenecer a un resguardo, asignación 

de tierra, ni acceso a la vida de los blancos. Los mestizos supieron manejar esta situación de 

acuerdo a sus intereses cuando les convenía decir que eran indios y cuando no:  

cuando lo llamaban a pagar tributo se afirmaba como mestizo, pero cuando veía que su 

presencia era útil para engrosar la población indígena, elegible para la posesión de tierras de 

resguardo, de las que él se beneficiaría o como poseedor ilegal, se hacía pasar entonces por indio 

(González, 1970, p. 70).  

Ante el descenso poblacional de los indios finalizando el siglo XVIII, los resguardos 

perdieron su figura proteccionista, lo cual fue aprovechado por los colonos blancos para 

ampliar la posesión de tierras. Al tiempo, se buscó regular al mestizo para que este pueda 

remplazar la mano de obra indígena, volviéndolo tributario, solo que no tenía las mismas 

condiciones de derecho a la tierra. Empezaría el surgimiento del Estado nación, con todo lo 

que ello implica históricamente hasta el presente. 

Si bien los datos hasta aquí referidos no dan cuenta del tipo de educación que recibían las 

elites indígenas, lo que si es cierto es que de parte de los hispanos no hubo interés en que los 

pueblos indígenas se educaran. Su preocupación fue la evangelización cristiana del 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

262 
 

medioevo. Si lograban aceptar al nuevo dios podría entonces alcanzar el reino prometido. 

Indistinto de si sus condiciones materiales fueran deprimentes. Por supuesto, la conquista y 

colonización trajo la inminente muerte de pueblos indígenas enteros. Las pestes, los trabajos 

forzados, las guerras, el abandono, los suicidios. (Bacci, 2006). ¿Cómo es que hasta el 

presente se hayan identificado 115 pueblos indígenas en Colombia?  

Actualmente en Colombia se usa el término “étnico” para designar a los pueblos 

indígenas, afrodescendientes, gitanos, que son minoría, término con el que no estamos muy 

de acuerdo, pues si bien pareciese reconocer las diferencias, también es cierto que favorece 

la discriminación. ¿Por qué los españoles no pueden ser etnias?iv Sin embargo, como 

observamos al comenzar este escrito, el Estado se encargó de ir eliminando de tiempo en 

tiempo a los resguardos indígenas existentes. Los llamó “campesinos”, entre los años 40 y 

50, sumándolos a la categoría de mestizos, distintos de los indígenas. Estos procesos de 

trasformación siguen siendo una apuesta colonizante, ahora ya no en manos de un reino 

español sino de un Estado republicano.  

Realizar este cruce de información puede parecer apresurado, es decir, tratar un asunto 

de mediados del siglo XX, un resguardo indígena como Jongovito que es eliminado por el 

Estado para volverlo un pueblo campesino, y retroceder luego en el tiempo para observar 

algunos aspectos de la colonización en el siglo XVI. Sin embargo, como se puede apreciar, la 

extinción de los pueblos indígenas no terminó con los procesos de independencia en 

Colombia, ésta continuó después con la creación de la república y la construcción de un 

Estado nación, que busca regular en un mismo universo a sus “ciudadanos”. Claro, hay leyes 

como la Ley 89 de 1890, por ejemplo, que le concede ciertos beneficios a los “salvajes” que 

en su título reza: “Por la cual se determina la manera como deben ser gobernados los salvajes 

que vayan reduciéndose a la vida civilizada”. Tratados como salvajes o “semicivilizados”, esta 

ley no dejó por fuera el interés del Estado por su exterminio al tiempo que se volvía sobre ellos 

una política igual a la colonial. A esto habría que sumar que durante el Concordato se 

adelantaron los convenios de misiones de 1903 y 1928, el país quedó organizado en “diversos 

Territorios de Misiones y se convocó a diversas órdenes religiosas católicas – en su mayoría 

españolas – para promover la Civilización (entendida como la enseñanza de la moral cristiana 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

263 
 

y la occidentalización de su cultura) de los indios” (Pineda, 2022). Se mantuvieron así tales 

disposiciones durante el siglo XX, incluso se reforzaron en 1953: “se firmó un nuevo Convenio 

de Misiones, que daba potestades similares a las diversas órdenes misioneras (organizadas 

en 11 vicariatos y 7 prefecturas apostólicas) en un territorio de 861.000 km², más de las dos 

terceras partes del país”. (Pineda, 2022)   

Es en la Constitución Política de 1991 que se hace evidente la inclusión de la diversidad 

cultural del país. Podríamos decir que solo hasta ese momento las comunidades étnicas 

adquieren el estatus de sujetos de derechos en igualdad de condiciones que el resto de los 

ciudadanos. Con esto no pretendo obviar la lucha de los pueblos indígenas por revindicar su 

lugar en el país, por citar algunos expresiones previas: Carta de protesta del cacique de 

Turmequé al Rey de España (1584), El derecho de la mujer indígena en Colombia: manifiesto 

de catorce mil mujeres lamistas (1927), Informe sobre los arahuacos de Vicencio Torres 

Márquez entregado al doctor Gregorio Hernández de Alba (1968), Unuma –trabajo en 

comunidad – una de las primera organizaciones indígenas del país (1968) y la organización 

del primer Congreso de los indígenas de los Llanos Orientales (1977), el primer Congreso 

Indígena Nacional (1982) (Sánchez y Molina, 2010), la creación del Consejo Regional 

Indígena del Cauca –CRIC – (1971), etc. Así hay distintas luchas de resistencia que a lo largo 

y ancho del país las comunidades originarias han tenido que dar por siglos, luchas que han 

implicado desplazamiento y muerte, como sucede con el pueblo Pijao, que ha resistido hasta 

el presente la búsqueda del exterminio (Nupan-Criollo, 2022b). 

Para finalizar, los campesinos en la actualidad, que se podrían llamar indígenas 

campesinos pues como se puede observar los quiebres violentos primero de los colonos y 

luego de los gobiernos republicanos, más el ajuste legal y administrativo territorial, da cuenta 

que son, ante todo, indígenas, si se trata de reconocer sus raíces ancestrales. Los llamados 

campesinos son gentes que, por diversidad de cuestiones, entre ellas el conflicto armado 

interno, han tenido que migrar a las ciudades. ¿Dejan de ser indígenas campesinos? En la 

Encuesta Nacional de la Calidad de Vida del Departamento Administrativo Nacional de 

Estadística (DANE) del 2023, “un total de 10.640.000 personas mayores de 15 años se 

identificaron como parte de la población campesina en Colombia” (El Espectador, 2024). Y 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

264 
 

claro, solo hasta el 2023 los campesinos son consideraros sujetos de derechos, a través del 

Acto Legislativo 01 del Congreso de la República de Colombia. No haberlo hecho antes es 

una grave falta de la Constitución Política de 1991. Seguramente, como lo vengo diciendo por 

aquellos manejos político-administrativos de Estado nación, de buscar “civilizar”, 

homogenizar un país, como se ha evidenciado a lo largo de la historia de Colombia. (Perry, 

2006) ¿Quiénes se han favorecido de estas determinaciones? 

La respuesta a esta pregunta nos llevaría a otro escrito, el relacionado con la tierra, con el 

interés que unos y otros tienen sobre ella. La “legalización” de las tierras por parte de los 

colonizadores españoles empezó con las Bulas. El interés de los españoles en la explotación 

de la tierra para obtener oro y plata en la colonia al igual que la forzosa explotación de la mano 

de obra de los pueblos indígenas, originó la pérdida de sus territorios sagrados –la perdida de 

la tierra – y por lo tanto el rompimiento de sus relaciones materiales-y-espirituales. Si bien 

hubo disposición de la corona española para disminuir el violento impacto colonial 

adjudicando “resguardos de tierra, medida que si bien reconocía a los indígenas un derecho 

también significaba la sujeción de las comunidades al tributo, a los servicios personales y a 

la adopción obligada de la lengua castellana y de la religión católica” (Sánchez y Molina, 

2010, p. 14), esta medida no tuvo el impacto esperado pues persistió el proceso de conquista 

y colonización a ultranza, claro con la resistencia puesta en marcha de los pueblos indígenas. 

““Tierra, autonomía y cultura”, será la consigna que sintetice las movilizaciones indígenas 

contra los regímenes hegemónicos, desde la Colonia y la República en sus diferentes 

momentos hasta el presente” (Sánchez y Molina, 2010, p. 15). De todas maneras, los pueblos 

indígenas ya no tuvieron pleno dominio sobre sus mundos de vida, tuvieron que hacerse al 

castellano, a las leyes impuestas, a la resistencia para buscar restituir lo perdido. 

Qué decir de las élites criollas que también pretendieron continuar adjudicándose tierras 

después de la independencia, emulando a los españoles. De nada valió el ““Decreto del 

Libertador” expedido en la Villa del Rosario de Cúcuta, el 20 de mayo de 1820, mediante el 

cual ordenó la devolución de las tierras de los resguardos, usurpadas a los indígenas” 

(Sánchez y Molina, 2010, p. 15), pues ahora el conflicto por la tierra paso de los indígenas con 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

265 
 

los españoles al de los indígenas con los gobiernos republicanos, las elites criollas y las 

misiones religiosas. La continuidad de todo un proceso colonial civilizatoriov. 

El conflicto armado colombiano tiene mucho que decir al respecto, no solo por los 

intereses de los alzados en armas, el Estado, sus gobiernos, las mafias, corporaciones 

internacionales, sino también por las mismas acciones que el Estado promueve, las 

concesiones que éste le da a las multinacionales para su explotación. El Estado, podríamos 

decir, hace de la tierra su objeto capital. Indistinto de si se usa para explotarla, producir 

biocombustibles o extraer minerales para desarrollar la transformación energética a través 

de las llamadas “energías limpias”. Y cual si fuera una arquitectura este uso que se hace de 

la tierra se refleja psicológica, sociológica y culturalmente. La tierra para el pensamiento 

moderno occidental deja de ser sagrada, distinto de como los pueblos originarios la asumían.  

Conclusiones 

El detalle con este corto texto es abrir el espacio de reflexión de lo que implica educar en 

la diversidad. Si bien no he expuesto una relación centrada en la educación, lo que he 

intentado mostrar es como históricamente la vergüenza, discriminación, racialización, que 

se vive actualmente en los escenarios educativos tiene siglos de haberse construido, 

precisamente, en la diferenciación violenta que el colono español estableció con los 

indígenas y afrodescendiente. Quienes asisten a la escuela son hijos de estas tensas 

condiciones históricas que no han sido tramitadas, y no me refiero solo a las comunidades 

étnicas, me refiero a todos los hijos de los colombianos que en alguna generación de sus 

linajes tienen sangre indígena o afrodescendiente. Se producen, entonces, nuevas 

identidades. ¿Qué implicaciones tiene ser despojado de los territorios sagrados en los que su 

modo de vida se articulaba a la relación armónica con ellos? ¿Acaso la vergüenza, la 

discriminación, el racismo no tienen que ver con estos hechos históricos? ¿Quién es el 

campesino y el mestizo en el tiempo presente? ¿Quién se ha interesado por curar estos 

traumas socioculturales y territoriales? ¿La educación mantiene la postura de civilizar desde 

la lógica colonial moderna patriarcal racista cristianocéntrica? ¿Cómo construimos una 

escuela que comprenda que ese “nuevo mundo” que los españoles encontraron no ha 



Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

266 
 

muerto? ¿Cómo frente a la crisis humana y planetaria que vivimos retomamos las 

cosmosabidurías de nuestros pueblos originarios que procuraban y procuran llevar una 

relación armoniosa con la Madre Tierra, en condiciones cosmocéntricas, biocéntricas y 

sociocéntricas? ¿Qué nos detiene para dar el giro y crear otras escuelas posibles? 

Referencias 

Agreda, E. (2009). Etnoastronomía y obras rupestres. Experiencias mítico-religiosas, ciclos y 
calendarios en las comunidades rurales de Mapachico y Genoy Municipio de Pasto-
Nariño. Cesmag. 

Aguilar Gil, Y. (2023). Un nosotrxs sin Estado. Ediciones OnA. 

González, M. (1970). El resguardo en el nuevo reino de Granada. Universidad Nacional de 
Colombia. 

Granda, O. (2024). Escultura Quillacinga. Morada 

Groot, M. & Hooykaas, E. (1991). Intentos de delimitación del territorio de los grupos étnicos 
Pastos y Quillacingas en el antiplano nariñense. Fase I. Fundación de Investigaciones 
Arqueológicas Nacionales. 

Hall, S. (2010). Nuevas identidades. En E. Restrepo, C. Walsh y V. Vich (Eds). Sin Garantías: 
Trayectorias y problemáticas en estudios culturales. (pp. 305 – 3013). Envión 
Editores; Instituto de Estudios Peruanos; Instituto de Estudios Sociales y Culturales, 
Pensar, Universidad Javeriana; Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.  

IGAC. (2023). Fragmentación y distribución de la propiedad rural en Colombia. Dirección de 
Investigación y Prospectiva. Primera edición. Bogotá.  

El Espectador (2024) La población campesina fue de 10,64 millones en 2023: ¿cómo es su 
calidad de vida?. El Espectador. https://www.elespectador.com/economia/la-
poblacion-campesina-fue-de-1064-millones-en-2023-como-es-su-calidad-de-
vida/ 

León, C. (2008). El color de la razón y del pensamiento crítico en las Américas [Tesis doctoral, 
Universidad Andina Simón Bolívar]. 
https://repositorio.uasb.edu.ec/handle/10644/7186 

Ley 89 de 1890. Por la cual se determina la manera como deben ser gobernados los salvajes 
que vayan reduciéndose a la vida civilizada. 

Maalouf, A. (2005). León El Africano. El País. 

https://repositorio.uasb.edu.ec/handle/10644/7186


Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

267 
 

Medina, R. & Robayo, N. (2024). Educación de los indígenas en Colombia: cronología de la 
evangelización en los tiempos de la conquista y el virreinato. Sképsi 

Ministerio de Cultura de Colombia. (1998). Santificad las fiestas. 

Mira, E. (2023). El descubrimiento de Europa. Indígenas y mestizos en el viejo mundo. Crítica. 

Nupan-Criollo, H. (2022a). Del malestar a la cura: en búsqueda del sentido. Medicina popular 
y medicina tradicional en Jongovito. Editorial Kavilando. 

Nupan-Criollo, H. (2022b). Salud mental y medicina tradicional de las comunidades 
ancestrales Pijao del Tolima en contextos de violencia. Editorial Bonaventuriana 

Pasuy, W. (2012). Jongovito (Pasto, Colombia) y la Fiesta de San Pedro y San Pablo: 
sincretismo andino y católico. Apuntes. 25(1) 140-151.  

Perry, J. (2006). Caminos de la antropología en Colombia, Gregorio Hernández de Alba. 
Uniandes. 

Pineda, R. Estado y pueblos indígenas en el siglo XIX. Biblioteca virtual Banco de la República. 
Credencial historia, (146). https://www.banrepcultural.org/biblioteca-
virtual/credencial-historia/numero-146/estado-y-pueblos-indigenas-en-el-siglo-xix  

Quijano, A. (2007). El pictógrafo Quillacinga de “El Higuerón” como marcador del solsticio de 
verano. EDINAR 

Restrepo, E. (2022). Forcejeando con los ángeles. Introducción interesada a Stuart Hall. La 
Siniestra Ensayos. 

Sánchez, E. & Molina, H. (2010). Mirando el pasado. Documentos para la historia del 
movimiento indígena colombiano contemporáneo. Ministerio de cultura. 

 

Notas 

 
i Primero, que el Occidentalismo comienza a gestarse a finales del siglo XV, con la emergencia de las “Indias 
Occidentales” en el panorama de la cristiandad europea”; segundo, que el “Occidentalismo”, a diferencia del 
“Orientalismo”, es el discurso de la anexión de la diferencia más que de la creación de un opuesto irreductible: 
el “Oriente”. Precisamente “Indias Occidentales” es el nombre que anexa la diferencia al Estado y es el nombre 
que se mantiene en todo el discurso legal del imperio hasta su caída. “Nuevo Mundo” y “América” comienzan a 
articularse más tarde, como discurso de la “cultura”, mas no como discurso del “Estado”. (Mignolo, 1998, p. 35, 
citado por León, 2008, p. 246) 
ii La primera Bula que emitió la Iglesia Católica en favor del imperio español fue la Bula Inter Caetera II, el 4 de 
mayo de 1493 firmada por el papa Alejandro VI. Con ella les “concedió a los reyes Fernando de Aragon e Isabel 
de Castilla los territorios descubiertos en el primer viaje de Colón”. (Medina y Robayo, 2024, p. 16) 

https://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-historia/numero-146/estado-y-pueblos-indigenas-en-el-siglo-xix
https://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-historia/numero-146/estado-y-pueblos-indigenas-en-el-siglo-xix


Revista Kavilando, 2025, vol. 17, núm. 2, julio - diciembre, ISSN: 2027-2391 2344-7125 

268 
 

 
iii Históricamente al tiempo que se desarrollaba la conquista en el “nuevo mundo”, los reyes de Castilla y Aragón, 
estaban conquistado a los musulmanes de Granada. No se puede comparar el trato con nuestros pueblos 
originarios del Abya Yala, pero su operación de dominio y despojo si era igual: quienes no aceptaban sus 
condiciones tenían que salir de Granada, cosa contraria, renunciaban a ser musulmanes, que era igual que 
morir. Ver la novela histórica dedicada a Hasan bin Muhammed al-Wazzan al-Fasi: León El Africano de Amin 
Maalouf.  
iv La etnicidad para Hall: “En mi terminología todo el mundo tiene una etnicidad porque todo el mundo viene de 
una tradición cultural, un con texto cultural, un contexto histórico, lo cual es la fuente de sus producciones de 
sujeto, por lo que todo el mundo tiene una etnicidad, incluyendo los británicos: lo inglés”. (Hall, 1999, p. 228, 
citado por Restrepo, 2022, p.212). Y que, como construcción histórica, cultural y política, frente a los cambios 
de nuestros tiempos, “estamos comenzando a pensar cómo representar una concepción de etnicidad no 
coercitiva y más diversa, en contra de la concepción militar y hegemónica de “lo inglés” que bajo el thatcherismo 
ha neutralizado la mayoría de los discursos políticos y culturales dominante (y la cual, en tanto hegemónica, no 
se representa así misma, de ninguna manera, como etnicidad)” (Hall, p. 311, 2010) 
v De acuerdo al Instituto Geográfico Agustín Codazzi (IGAC, 2023) la fragmentación de la tierra sigue un patrón 
histórico marcado por la concentración de la tierra en pocas manos: siendo 0 la mejor distribución y 1 la 
inequidad, el Gini es de 0.89, predios rurales en propiedad de particulares; Gini de 0.87, predios rurales en 
frontera agrícola; Gini de 0.87, predios rurales privados en frontera agrícola con destino agropecuario. 


